
   ​ ​       
​
​

Saška Dimić: „In manchen Geschichtsbüchern 
kommt der Genozid an Roma und Sinti nicht 
einmal vor“​
 

Jahrelang verheimlichte Saska Dimic in der Schule ihre Identität als serbische 

Roma. Der Aktivismus half ihr, Scham und Angst vor Diskriminierung zu 

überwinden. Sich schließlich doch als Romni vorzustellen, fühlte sich für 

Saska an wie ein Outing-Prozess. Dass nachfolgende Generationen nicht 

dieselbe Erfahrung machen müssen wie sie, hat sich die 26-Jährige zum 

Projekt gemacht.  

Der 2.  August ist ein wichtiger Tag für die Roma-Community. Es ist der 

internationale Gedenktag der ermordeten Roma und Sinti im Zweiten 

Weltkrieg. Die Hochschüler*innenschaft österreichischer Roma und Romnja 

(HÖR) macht jeden 2. August am Ceija-Stojka-Platz in Wien eine 

Gedenkveranstaltung. „Das Projekt ist mir eine Herzensangelegenheit“, sagt 

Saska, Vize-Präsidentin der HÖR. In den Geschichtsbüchern werden Roma 

und Sinti meist höchstens als Nebensatz erwähnt. „In manchen 

Geschichtsbüchern kommt der Genozid an Roma und Sinti nicht einmal vor“, 

bemerkt Saska. Daher wisse die Mehrheitsgesellschaft viel zu wenig über die 

Verfolgung dieser Volksgruppe im Zweiten Weltkrieg. Im März 1943 wurden 

23.000 Roma und Sinti nach Ausschwitz deportiert. Lediglich 3000 von ihnen 

überlebten bis zum 2. August 1944. In der Nacht wurden sie in den 

Gaskammern ermordet und das Lager aufgelöst. Insgesamt fielen rund eine 

halbe Millionen Roma und Sinti dem Völkermord der Nationalsozialisten zum 

1 



Opfer. Nicht nur in Deutschland und Österreich, sondern in allen besetzten 

Gebieten, besonders in Südosteuropa, wurden sie systematisch ermordet. 

„Das sind Informationen, die wir im alltäglichen Leben nicht mitbekommen“, 

sagt Saska. Um der Geschichte mehr Sichtbarkeit zu verleihen, sei der 2. 

August als Projekt so wichtig.  An diesem Tag kommt jedes Jahr die 

Roma-Community zusammen, junge Stimmen halten Reden und es spielt 

Musik. Bis zum Januar 2024 war der Tag in Österreich noch nicht offiziell als 

Gedenktag anerkannt, obwohl das im Europäischen Parlament schon seit 

2015 der Fall ist. Dass Österreich den 2. August nun auch als internationalen 

Gedenktag der ermordeten Roma und Sinti anerkennt, ist ein Erfolg der 

zusammenarbeitenden, aktivistischen Roma-Vereine, unter anderem der 

HÖR. „Das macht mich unglaublich stolz und gibt mir das Gefühl, dass unsere 

Projekte fruchten“, sagt Saska. Das nächste Ziel der Community ist die 

Errichtung eines Mahnmals, dass an den Genozid der Roma im Zweiten 

Weltkrieg erinnert.  

“Was mich motiviert aktiv zu bleiben ist, dass ich 

sehe, dass durch eine engagierte Community 

tatsächlich Veränderung passieren kann.” 

Saskas Familie war in der Nähe von Belgrad sesshaft, als 1999 der Krieg in 

Serbien begann. „Das hat dazu geführt, dass wir auswandern mussten“, sagt 

Saska. Sie war zu dem Zeitpunkt zwei Jahre alt. Ein Teil der Familie flüchtete 

nach Wien, Saska und ihre Eltern gingen nach Chicago. Als Flüchtlingsfamilie 

begegneten ihnen strukturelle und finanzielle Schwierigkeiten, sowie 

sprachliche Barrieren. Fünf Jahre lang versuchten sie sich in den USA ein 

Leben aufzubauen. „Dann ist Papa ordentlich krank geworden“, sagt Saska. 

Sie verließen das Land und kamen nach Österreich zum anderen Teil der 

Familie. Seitdem wohnt Saska in Wien. „Ich bin damit aufgewachsen, dass mir 

2 



ganz klar war: Wir sind Roma.“ Wenn sie in dem Wiener Gymnasium, dass sie 

besuchte, nach ihrer Herkunft gefragt wurde, antwortete sie jedoch lange Zeit, 

dass sie aus Serbien komme. Dann sei immer die zweite, sehr unangenehme 

Frage gestellt worden: Na, wieso bist du denn so dunkel? „Bis ich 17 Jahre alt 

war, habe ich in der Schule verheimlicht, dass ich Romni bin.“ Erzählungen 

von Saskas Vater, darüber, wie oft er aufgrund von seiner Hautfarbe und 

Ethnizität diskriminiert worden sei, prägten sich bei Saska ein. „Ich habe in 

seiner Stimme immer wieder diese Hoffnungslosigkeit gehört, im Sinne von, 

wir werden immer die schwarzen Schafe bleiben und wir können daran nichts 

ändern.“ Das machte sie wütend und sie erkannte, dass sie das nicht 

einsehen wollte. Kurz vor der Matura kam Saska zum Aktivismus. Ihr Ziel: das 

Bild von negativen Vorurteilen gegenüber Roma und Sinti, die in der Literatur, 

den Medien und der Musik immer wieder reproduziert werden, so gut es geht 

aufbrechen. Sie entschied sich, ihren Roma-Hintergrund in der Schule nicht 

länger zu verheimlichen. Es fühlte sich für Saska beinahe wie ein 

Outing-Prozess an: „Man muss sich da hinstellen und sagen, hey, ich bin 

Romni, aber keine Sorge, ich klaue nicht, ich bin eine gute Bürgerin.“ Das sei 

nicht nur zu ihrer Schulzeit so gewesen, sondern halte sich bis heute. Immer 

wieder müssen junge Rom*nja und Sinti*zze diesen Prozess durchlaufen.​

​

In Österreich sei der Alltagsrassismus laut Saska zwar sehr präsent, jedoch 

unterschwelliger und indirekter als beispielsweise in ex-jugoslawischen 

Staaten wie Serbien. Vor der Corona-Pandemie war Saska mit ihrer Familie in 

Belgrad. Sie wollten sich in ein Café setzen, doch es stand ein Schild davor: 

We don’t serve Roma. „Zumindest haben sie die Selbstbezeichnung Roma 

hingeschrieben und nicht das Z-Wort, aber natürlich haben wir uns da nicht 

hineingesetzt“, sagt Saska. Nationalsozialisten verwendeten das Z-Wort, um 

Roma und Sinti zu kategorisieren. Sie tätowierten ihnen den Buchstaben „Z“ 

auf die Haut. Das Z-Wort ist eine abwertende Fremdbezeichnung, die 

3 



Menschen mit Vorurteilen und Stereotypen behaftet. Solche Schilder wie vor 

dem Café seien eine Form von offenem und direktem Rassismus, den man in 

Österreich nicht finde. Hier begegneten Saska andere Arten der 

Diskriminierung, das klassische „Us vs. Them“, Nachbarschaftsstreitereien, 

Formulierungen wie „Das ist typisch für euch“, aber auch struktureller 

Antiziganismus wie Schwierigkeiten bei der Wohnungssuche, Jobsuche oder 

im Gesundheitswesen.  

Kraft geben Saska in solchen Momenten ihre Community und ihre 

Aktivismus-Gruppe – zwei sichere Orte, an denen sie sich verstanden fühlt 

und nicht alleine ist mit ihrem Schmerz. „Ich glaube, das ist ganz wichtig, vor 

allem auch für junge Menschen, die von Rassismus oder Diskriminierung 

betroffen sind“, sagt die 26-Jährige, „dass man sich nicht einsam mit seinen 

inneren Konflikten und Identitätskrisen fühlt.“ Wenn man sich gemeinsam im 

Größeren für eine Sache einsetzt, die einem wichtig ist, könne man wirklich 

etwas bewegen, Hand in Hand, Schulter an Schulter, gemeinsam für Frieden 

arbeiten. „Was mich motiviert aktiv zu bleiben ist, dass ich sehe, dass durch 

eine engagierte Community tatsächlich Veränderung passieren kann.“ 

“Ich glaube, wenn man das Ziel hat, unterdrückten 

Stimmen in den verschiedensten Bereichen 

Sicherheit zu bieten, stärkt man den Frieden.” 

Saska arbeitet als Antiziganismustrainerin, ist Vize-Präsidentin der HÖR und 

Pädagogin an einer AHS in Wien. Hauptsächlich, sagt sie, sei die Schnittstelle 

ihrer drei Arbeitsbereiche die Friedenserziehung. „Es geht um Aufklärung, 

Bildungsarbeit, Öffentlichkeitsarbeit und Sichtbarmachung von unterdrückten 

Stimmen.“ Zudem veranstaltet Saska über die HÖR Workshops für Menschen, 

die von Rassismus betroffen sind. „Damit das ein Safe-Space sein kann, 

werden nur Menschen eingeladen, die Diskriminierungserfahrungen gemacht 

4 



haben.“ Es gibt aber auch Antiziganismus-Workshops für alle, die interessiert 

sind, oder solche Workshops anfragen.  

Auf die Frage, was Saska sich für die Zukunft wünscht, antwortet sie, das sei 

eine Utopie: „Dass vor allem die jüngeren Generationen so gut es geht in 

einer rassismusfreien Welt ohne Krieg und mit sehr viel Friedenserziehung 

und demokratischer Bildungsarbeit aufwachsen.“ Das sei ihr besonders 

wichtig. „Aber Rassismus hab es schon immer, und wird es auch immer 

geben.“ Deswegen, um realistisch zu bleiben, wünsche sie sich, dass man 

trotz alltäglichen Rassismus und ständiger Unterdrückung den Menschen 

Raum bietet, sich sicher zu fühlen. Das gehe Hand in Hand mit politischen 

Maßnahmen, mit Vereinsarbeit, mit Multiplikatoren und Unterstützer*innen. 

„Ich glaube, wenn man das Ziel hat, unterdrückten Stimmen in den 

verschiedensten Bereichen Sicherheit zu bieten, stärkt man den Frieden.“ 

Interview und Text: Sophie Kofer 

 

5 


